
v.3, n.1, 2026 - JANEIRO

REVISTA 
O UNIVERSO OBSERVÁVEL

COMPETENCIAS COMUNICACIONALES DEL 

DOCENTE PARA EL RECONOCIMIENTO DE LA 

DIVERSIDAD CULTURAL EN LAS ESCUELAS 

PRIMARIAS DE LA GUAJIRA VENEZOLANA

Revista O Universo Observável
DOI: 10.69720/29660599.2025.000264
ISSN: 2966-0599

Dra. Yaneira Reverol Alvarez. Ph.D1

1Eje temático: Educación y Cultura, Universidad Tarapacá, UTA, Chile
ORCID: https://orcid.org/0009-0000-8442-5601
CORREO: practicas.peb@gestion.uta.cl

https://portal.issn.org/resource/ISSN/2966-0599
https://orcid.org/0009-0000-8442-5601
mailto:practicas.peb@gestion.uta.cl


v.3, n.1, 2026 - JANEIRO

COMPETENCIAS COMUNICACIONALES DEL 

DOCENTE PARA EL RECONOCIMIENTO DE LA 

DIVERSIDAD CULTURAL EN LAS ESCUELAS 

PRIMARIAS DE LA GUAJIRA VENEZOLANA

Yaneira Reverol Álvarez

:

PERIÓDICO CIENTIFÍCO INDEXADO INTERNACIONALMENTE

ISSN

International Standard Serial Number
2966-0599

www.ouniversoobservavel.com.br

Editora e Revista

O Universo Observável
CNPJ: 57.199.688/0001-06

Naviraí – Mato Grosso do Sul
Rua: Botocudos, 365 – Centro

CEP: 79950-000

http://www.ouniversoobservavel.com.br/


 

Revista O Universo Observável - v.3, n.1, jan., 2026 1 

 

RESUMEN 

El estudio de carácter etnográfico, tuvo como identificar y analizar las competencias del docente para el 

reconocimiento de la diversidad cultural en las escuelas primarias de La Guajira venezolana. Se procedió mediante 

entrevista a directores de centros educativos de la región. Los resultados permiten concluir que: (a) los docentes 

hacen uso básicamente de la comunicación verbal, presentándose dificultades en la no verbal y en la paraverbal; 

mientras que la articulación inadecuada genera deficiencias en la decodificación de los contenidos e intercambios 

de experiencias; (b) la diversidad cultural está representada por la etnia wayúu y el alijuna (blanco), y en menor 

proporción por el añu (paraujanos), quienes al desconocer su propia lengua otorgan predominio al castellano y al 

wayuunaiki, cuyas formas de vida se encuentran en las áreas de Lenguaje, Comunicación y Cultura; y Ciencias 

Sociales, Ciudadanía e Identidad, siendo prácticamente nulas en Ciencias y Tecnología; (c) existe interacción 

docente-alumno-comunidad para conocer desde el Currículo Básico Nacional, evidenciándose el esfuerzo de los 

docentes en los procesos socializantes y pedagógicos mediante actividades de carácter pluricultural, siendo la 

Instrucción Programada, el Aprendizaje por Descubrimiento y las Analogías las más utilizadas. 

 Palabras Clave: Competencias comunicacionales, Diversidad Cultural, Currículo Básico Nacional. 

 

ABSTRACT 

The ethnographic study aimed to identify and analyze the teacher's competencies for the recognition of 

cultural diversity in the primary schools of La Guajira, Venezuela. We proceeded by interviewing directors of 

educational centers in the region. The results allow us to conclude that: (a) teachers basically use verbal 

communication, presenting difficulties in non-verbal and paraverbal communication; while inadequate 

articulation generates deficiencies in the decoding of content and exchanges of experiences; (b) cultural diversity 

is represented by the Wayúu ethnic group and the Alijuna (white), and to a lesser extent by the Añu (Paraujanos), 

who, not knowing their own language, give predominance to Castilian and Wayuunaiki, whose ways of life are 

found in the areas of Language, Communication and Culture; and Social Sciences, Citizenship and Identity, being 

practically non-existent in Sciences and Technology; (c) there is teacher-student-community interaction to learn 

from the National Basic Curriculum, evidencing the effort of teachers in socializing and pedagogical processes 

through activities of a multicultural nature, with Programmed Instruction, Learning by Discovery and Analogies 

being the most used. 

Keywords: Communication skills, Cultural Diversity, National Basic Curriculum 

 

 
CONTEXTUALIZACIÓN 

La comunicación es un proceso 

fundamental en toda comunidad humana, es parte de 

la estructura social y en el desarrollo de la 

interrelación personal, laboral y social. En 

consecuencia, cuando se alteran las prácticas 

comunicativas, se transforman las relaciones; sin 

embargo como expresa Hué (2018) aun cuando han 

sido muchas las orientaciones aportadas a la práctica 

educativa, las organizaciones escolares continúan 

presentando situaciones desfavorables entre 

gerentes, proyectando una distorsión en los procesos 

de repercusión tanto en valores, como ideas y 

sentimientos entre docentes y colaboradores, 

afectando la motivación de los estudiantes y por 

ende, su rendimiento.  

Partiendo de ello, es necesario identificar la 

necesidad de la comunicación asertiva como 

competencia de los docentes, para, a partir de allí, 

dilucidar prácticas comunicacionales positivas que 

se deben establecer, mantener y mejorar en la 

relación sus estudiantes, pues la comunicación es un 

aspecto central en el acto educativo como infiere la 

Organización Mundial de Salud (OMS, 2015) al 

señalar que la comunicación asertiva es una 

habilidad de comunicación interpersonal y social por 

medio de la cual el individuo es capaz de transmitir 

opiniones, intenciones, posturas, creencias y 

sentimientos con honestidad sin temor al rechazo, en 

un ámbito de respeto hacia uno mismo y hacia los 

demás, donde los procesos de formación docente 

deben considerar la comunicación asertiva para 

hacer tangible valores y experiencias, generando 

condiciones para trabajar con profesionales que 

contribuyan a que las nuevas generaciones se 

transformen en sujetos de poder, es decir, se 

apropien de su propio destino.  

La problemática resulta compleja al 

contrastarse con la configuración que poseen las 

sociedades y sus instituciones, que en el caso de 

Venezuela están signadas por el incremento 

exponencial de cuadros depresivos, el estrés, el 

autodesprecio, la desconfianza y las dificultades para 

aplicar soluciones a problemas comunes, sumado a 

la reducción de espacios colectivos para la 

convivencia, donde la escasa posibilidad de 

participar en el proceso de intervenir en esta 

configuración, diluye la relación entre lo que se hace 



 

Revista O Universo Observável - v.3, n.1, jan., 2026 2 

y lo que ocurre, dando lugar a un fenómeno 

expresado en un territorio y una organización social 

elaborada al margen de las comunidades, donde el 

poder de decisión como explican Nusbaum y Sen 

(2017), está restringido a unos pocos. 

Ante esta realidad, la educación como explica 

Núñez (2017), se erige como baluarte de la 

orientación de los esfuerzos del Estado para el logro 

del bienestar, dirigido a la interacción entre el 

individuo, el aprendizaje y el conocimiento, el medio 

social y natural, a la organización de la sociedad, de 

la persona con un mayor nivel de satisfacción y 

control sobre la articulación de los conglomerados 

con las políticas públicas en cuanto a diálogo, 

mediación y trabajo común en diversos ámbitos de 

acción para la integración con el fomento de valores 

como la solidaridad, la tolerancia, la igualdad de 

oportunidades y la utilización de sus propios 

espacios. 

A este respecto, el Estado venezolano, en 

atención a la concepción y desafíos de la educación 

del siglo XXI, consagra en la Constitución de la 

República Bolivariana de Venezuela (1999), la 

figura del Estado Docente, el cual en palabras de 

Tamaroni (2020), le otorga la tarea de forjar el 

modelo de ciudadano que se quiere y requiere; en 

correlación al Artículo 5 de la Ley Orgánica de 

Educación (2009), el cual lo visiona como la 

expresión rectora en materia educativa para asegurar 

la igualdad de condiciones y oportunidades, la 

promoción de la participación protagónica y 

corresponsable de las familias, la comunidad 

educativa y las organizaciones comunitarias. 

El desafío de esta nueva educación pasa por 

contar con docentes con competencias 

comunicacionales para atender alumnos 

provenientes de una gran diversidad cultural, 

empapándola de una visión crítica en la construcción 

de la libertad, rompiendo los esquemas de una 

enseñanza limitada a la transmisión de conceptos y 

categorías en sus formas más abstractas, haciendo 

posible como indica Fernández (2018), su evolución 

hacia una actividad “encaminada al análisis y 

transformación de la realidad del aula, de la sociedad 

para la emancipación personal y colectiva"; en otras 

palabras, una actividad moral y política de la práctica 

mediatizada y construida por una realidad 

sociocultural e histórica, determinada como expresa 

la Cumbre de las Américas (2009), y en este sentido, 

la UNICEF, la Comisión de Educación para la 

América Latina (CEPAL) y la Organización de 

Naciones Unidas (ONU), han establecido líneas de 

acción dirigidas a atender la educación, indicando 

urgentes acciones para la ampliación de la cobertura, 

la elevación de los niveles de calidad, y la 

transformación de los diseños curriculares en 

función de las necesidades locales para dar respuesta 

a las comunidades. 

En Venezuela se viene propulsando 

iniciativas importantes en materia de respeto a la 

formación del docente en competencias, así como en 

cuanto a la diversidad cultural, esta última, dirigida 

a promover la pluriculturabilidad y multicultulidad 

de los pueblos aborígenes, en atención a principios 

constitucionales de igualdad de derechos en términos 

de respecto a las personas sin distingo de raza, 

lengua, religión, cultura y creencias, lo que requiere 

considerar estos aspectos como ejes transversales del 

Currículo Nacional Bolivariano (2008), en una tarea 

que resulta compleja en cuanto a intervención, 

debido a dificultades que persisten en escuelas de 

educación primaria en municipios indígenas y 

fronterizo como La Guajira (estado Zulia), cuyos 

docentes no reconocen con especificidad la 

diversidad presente en sus propias aulas de clases en 

cuanto a distintas culturas, dando lugar a procesos de 

marginalización y exclusión por razones de 

condición étnica de sus pequeños y jóvenes 

estudiantes; o bien, docentes de wayuunaiki 

excluyen de sus prácticas, a los alumnos que no 

conocen y hablan esa lengua autóctona. 

 

La comunicación asertiva 

La comunicación es un proceso esencial en 

todo ser humano y hace parte de toda estructura 

social, de allí su relevancia a nivel interpersonal y 

profesional. Cuando se alteran las prácticas 

comunicativas, se transforman las relaciones 

sociales. Como indica Hué (2018) debido a la 

convergencia del bienestar personal con diferentes 

entornos profesionales, sentimentales o 

emocionales, y que en materia de diversidad cultural, 

se expresa como una técnica de la que explica 

Elizondo (2017), evita la discriminación entre las 

personas en términos de derechos individuales y 

sociales, promoviendo el respeto a la opinión ajena, 

como respuesta a las propias necesidades y deseos 

expresados, ayudando además, a controlar 

emociones y sentimientos negativos que pueden 

generar conflicto.  

Por otra parte, esta comunicación es un 

requerimiento para el docente, porque en su 

concepción Latapi (2019, p. 37), la describe 

fundamentada “en la pluridireccionalidad, por 

cuanto todos los seres humanos pasan directamente 

por el proceso comunicacional, recibiendo de forma 

sistemática, continua y reciproca, mensajes 

transformadores de la conducta. Es decir, está 

asociada con capacidades de expresión verbal y para 

verbal que en palabras de Mantilla (2015), favorecen 

la relación en forma apropiada a la cultura y a las 

situaciones, implicando un conjunto de 

pensamientos, sentimientos y acciones que ayudan a 



 

Revista O Universo Observável - v.3, n.1, jan., 2026 3 

alcanzar objetivos personales de forma socialmente 

aceptable.  

 

La Comunicación Asertiva como 

competencia docente 

La comunicación en la escuela es un hecho 

concreto que se lleva a cabo en la vida cotidiana 

entre los miembros de la comunidad educativa, 

donde la interacción es permanente bajo la influencia 

de factores históricos, culturales, sociales y 

cognitivos que se enmarcan en el proceso educativo 

abarcando la oralidad, la escritura, las expresiones 

corporales, y el relacionarse con los otros, pudiendo 

expresarse de diversas formas: 

Verbal: los miembros de una comunidad 

tienen acceso a la comunicación verbal y a un gran 

repertorio de estrategias lingüísticas que se 

concretan en diferentes circunstancias. Por ello, una 

de las funciones que se le atribuye a la lengua, quizás 

la más importante, es servir de vehículo para 

comunicar algo a alguien. (Fajardo, 2015), 

señalando Watzlawick et al (2014), que este vehículo 

es el lenguaje oral o escrito, cuyas principales 

características son ser: espontanea, rectificable, usa 

modismos, dichos, entre otros, de acción corporal, 

repiten palabras, casi siempre informal, es dinámica, 

se amplía con explicaciones, rompe la sintaxis y usa 

nuevos significados.  

No Verbal: para Watzlawick (2014) y 

(Domínguez, 2015), los elementos no lingüísticos 

(gestos, apariencia externa, mímica, posturas, 

distancias, tono de voz, silencios, olor, miradas) 

sustituyen, refuerzan, completan y apoyan la 

comunicación verbal, aunque a veces no coinciden, 

por lo que el docente debe ser cuidadoso en el 

intercambio de señales en la construcción del 

entendimiento con gestos, posturas, miradas, ropa 

entre otros aspectos.  

Paraverbal o paralingüística: para 

Hernández (2017) es aquella que abarca aspectos 

relacionados con el lenguaje pero que no forman 

parte de las palabras, sino que se relacionan 

directamente con el uso de la voz. Es decir, se refiere 

al “cómo se dicen las cosas” en lugar de “lo que se 

dice”, y cuyos elementos según Aguado (2017), 

acompañan la expresión lingüística y entregan al 

receptor claves que van más allá de lo verbal, pero 

que lo complementan, posibilitando al oyente la 

interpretación del significado del mensaje con mayor 

precisión a través de: (a) la expresión oral 

(entonación, énfasis de la voz, pausas, entre otros); 

(b) la escritura (signos de puntuación, de 

exclamación, de interrogación y tipos de letras), 

considerando componentes del paralenguaje: (a) 

cualidades de la voz: amplitud y control del tono, 

ritmo y articulación, resonancia del labio vocal; (b) 

vocalizaciones: reír, llorar, gemir, bostezar, eructar, 

tragar, inhalar o exhalar profundamente, toser, hipar, 

quejarse, gritar, silbar, atarear, suspirar, carcajearse, 

sollozar, murmurar, chiflar, carraspear, jadear, 

susurrar, estornudar, entre otros.  

 

Características de la Comunicación 

Asertiva 

   Postura Corporal: las técnicas de 

concienciación corporal tienen como objetivo 

entrenar a sus practicantes en el incremento del 

autoconocimiento y reflexión postural para mejorar 

el uso del cuerpo como unidad psicofísica de manera 

eficiente, indicando Alfaro et al, (2015), la existencia 

de buenos hábitos posturales o ergonómicos para 

prevenir gran cantidad de problemas físicos y óseos, 

tales como 

Al permanecer de pie:  

 Cabeza erguida y pies separados. 

 Hombros relajados, estómago hacia 

adentro, glúteos apretados. 

 En períodos de más de 15 min: descansar 

un pie en un banco. 

Para sentarse:  

 Usar del reposabrazos. 

 Sentarse en el borde de la silla con ayuda de 

los brazos y empujarse hacia atrás.  

Gestualidad: Betti (2016), reseña que los 

gestos definen los movimientos corporales 

conscientes o inconscientes que engloban las 

expresiones faciales, dependientes o independientes 

del lenguaje verbal paralingüístico, alternando con 

éste o al mismo tiempo y que forman una parte 

importante de la comunicación. Según indica 

Navarro (2020), utiliza los gestos, posturas, 

movimientos del cuerpo y rostro para transmitir 

información sobre las emociones y pensamientos del 

emisor.  

Articulación: según Rosado (2016), es el 

proceso de producir sonidos del habla moviendo 

lengua, labios, mandíbula y paladar blando, cuya 

formación fónica contempla: la articulación exacta 

de los sonidos de la lengua materna, su correcta 

pronunciación, la pronunciación clara de las palabras 

y frases, la correcta respiración al articular, así como 

la formación del oído fónico, es decir, la capacidad 

para diferenciar con exactitud unos sonidos de otros, 

lo que depende del oído bien desarrollado.  

Reciprocidad: es la correspondencia mutua 

de una persona o cosa con otra. En palabras de Pérez 

y Merino (2014) implica devoción, compensación o 

restitución, o como bien señala Gonnet (2020), está 

dada por el sistema de prestaciones mutuas que se 

dan entre personas como intercambios simétricos de 

bienes y servicios. 

Motivación: según Huertas (2017) es un 

proceso que supone la activación de funciones 

cognitivas, afectivas y emocionales, que dirigen y 



 

Revista O Universo Observável - v.3, n.1, jan., 2026 4 

orientan la acción en forma deliberada o intencional 

a un objetivo, señalando Tapia y De la Red Fadrique 

(2015), que esta se apoya en tres pilares 

interrelacionados: las metas, sea por una motivación 

intrínseca o extrínseca, pero que definen los 

beneficios que puede proporcionar; efectos 

negativos y consecuencias que pueden surgir, y las 

expectativas de lograr objetivos y la relación con la 

auto eficacia y el control personal. 

Liderazgo: es la clave según Fernández 

(2018) para proyectos de aprendizaje. Es un conjunto 

de habilidades que sirven para influenciar en la 

manera de pensar o de actuar de otras personas, 

tomar iniciativas y proporcionar ideas innovadoras 

alcanzando con éxitos los objetivos institucionales.  

Resolución de Conflictos: explica Murphy 

(2017), que existen diferentes formas de resolver 

conflictos de manera asertiva y propone un conjunto 

de recomendaciones en las que se necesita práctica y 

perseverancia para alcanzar el objetivo, 

considerando: `No huir o evitar el conflicto y asumir 

la responsabilidad, ya que se debe tomar en cuenta 

que la responsabilidad es la solución del conflicto, 

abarcando en este sentido: 

 Evaluar, analizar y diagnosticar el conflicto, se 

debe tener toda la información; 

 En el diálogo se debe encontrar el verdadero 

problema, reunir a todos los involucrados, con 

el propósito de discutir de manera abierta y 

franca; 

 Se deben establecer metas y un plan de acción 

que genere un ambiente de confianza y 

seguridad para todos los involucrados; 

 Se debe dar el seguimiento necesario ya que sin 

este paso los conflictos seguirán sin detenerse. 

 

  Cultura y diversidad 

   El término cultura ha sufrido una larga 

evolución hasta el siglo XXI, desde su concepción 

clásica en que se designa como “culto” a una persona 

ilustrada, hasta hacer referencia al conjunto de 

valores o de reglas, comportamientos y actitudes, 

aprendidas y organizadas en un sistema específico 

para cada sociedad, hasta hoy, cuando hacer 

referencia según Carrier (2024, p. 46) indica:  

...creaciones indisociables del genio 

humano (...) Una sociedad humana se da a 

conocer a través de su arte de vivir, que 

engloba las formas creadoras de su religión, 

de sus mitos, de sus tradiciones, de sus 

celebraciones comunitarias. Sus 

monumentos, su arquitectura, sus escritos y 

representaciones étnicas (...) Es difícil aislar 

el arte del ambiente vital de donde surge, ya 

que es toda la cultura la que subsiste como 

creación del espíritu. 

 

     Así, la cultura en cualquier idioma y 

comunidad, engloba una serie de complejos procesos 

con características descritas por Derisi (2015) en los 

siguientes términos: 

 Parte del ser mismo del individuo, de su 

sociabilidad y su relación corporal con su propio 

mundo. 

 No existe pueblo sin cultura; cada una desarrolla 

una propia, es específica. 

 Es una forma de relación y un modo de 

comunicación del individuo con la naturaleza, 

con los demás y con su cosmovisión.  

 Tiende a manifestarse a través de formas de 

expresión como la lengua y costumbres, formas 

de configuración social como instituciones y 

estructuras de convivencia social. 

 No es estática, brota de la actividad humana 

como un proceso histórico en etapas.  

 Participa de los límites existenciales del 

individuo: finitud, precariedad, ambigüedad, 

apertura a lo imprevisible, etc. 

 Necesita mejorarse y superarse. 

 Es creación humana; interiorización o 

apropiación de las pautas culturales. 

 Siempre está inserta en la tradición histórica de 

un pueblo, y su crecimiento y progreso tienen 

como limites la condición histórica. 

 Por ser histórica y social, implica una relación, 

que forzosamente es de lenguaje en su sentido 

amplio. 

Por otra parte, la cultura no es algo abstracto, 

o bien, un fenómeno aislado, sino que es más un 

producto integrado por una serie de actores y de 

posibilidades del ser humano con las cuales busca de 

una u otra forma, establecer procesos de 

interrelación y coordinación; de allí, la existencia de 

la diversidad cultural o etnodiversidad, cuyo origen 

según Clément (2019), en el aislamiento geográfico 

y la multiplicidad de creencias generadas por el 

aislamiento cultural. 

Para la Unesco (2011) la diversidad cultural 

se traduce una visión de ésta como entidades 

distintas, acabadas, teóricamente confinadas en las 

fronteras de cada Estado Nación y susceptibles de 

contribuir al tesoro cultural común de la humanidad 

para edificar su “solidaridad intelectual y moral”. Sin 

embargo, sostiene este organismo, que esta visión ha 

sido progresiva, pero firmemente sustituida por la de 

“la diversidad cultural interna y externa”, 

considerada como el conjunto de interrelaciones 

entre culturas que están destinadas a regenerarse 

gracias a sus propias capacidades de diálogo y 

apertura. Así, su valor y consecuentemente, su 

necesaria defensa ante la problemática que confronta 

en el nuevo milenio, requiere de garantías para la 

coexistencia armónica y una voluntad de 

convivencia pacífica entre grupos de orígenes 



 

Revista O Universo Observável - v.3, n.1, jan., 2026 5 

culturales diversos que habitan un mismo país; al 

tiempo de defender la diversidad creativa, esto es, las 

múltiples formas en que las culturas se expresan.  

Surgida como producto de una larga y 

compleja evolución histórica y del pensamiento, la 

noción sobre diversidad cultural está contenida en la 

Declaración Universal sobre la Diversidad Cultural, 

adoptada por los países miembros en París el 2 de 

noviembre de 2001, el cual: “Es un instrumento 

jurídico novedoso que trata de elevar la diversidad 

cultural a la categoría de ‘patrimonio común de la 

humanidad’ y erige su defensa en imperativo ético 

indisociable del respeto de la dignidad de la 

persona”, y en la posterior Resolución 57/249 de la 

Asamblea General de Naciones Unidas (2002) en 

Paris, así como en la Convención sobre la Protección 

y Promoción de la Diversidad de las Expresiones 

Culturales. 

Venezuela acoge como suscritor estas 

nociones en el Preámbulo de la Constitución 

Nacional (1999), a través del carácter multiétnico y 

pluricultural de la nación con base en fundamentos 

ontológicos inherentes a la promoción de un mundo 

multipolar desde la integración latinoamericana y 

caribeña, garantizando el reconocimiento del 

pluralismo como ejercicio de ciudadanía y 

valoración de la diversidad cultural, sumándola 

como principio a los Proyectos de Planificación y 

Desarrollo Nacional y los aportes de la Convención 

sobre la Protección y Promoción de la Diversidad de 

las Expresiones Culturales a los programas del 

Ministerio del Poder Popular para la Cultura (2009) 

como: “Testimonio de las experiencias y 

aspiraciones humanas, a fin de nutrir la creatividad 

en toda su versatilidad e inspirando un verdadero 

diálogo entre las culturas, como plena realización de 

los derechos culturales a través de los intercambios 

entre los pueblos y el desarrollo de las identidades 

culturales”. 

 

Elementos de la diversidad cultural 

El Lenguaje: explica Vygotsky (1997, 

citado en Pizzinato, 2018), que dentro de la 

perspectiva sociocultural, el orden superior de la 

cognición humana es posible gracias a la 

internalización de las herramientas simbólicas, 

siendo la más importante el lenguaje, el cual se 

desarrolla en edad temprana como signos que 

representan objetos y acciones particulares, 

internalizándolos posteriormente, como símbolos y 

herramientas para resolver problemas e imaginar 

acciones futura, generando formas más complejas de 

relacionarse con los demás, los entornos y la cultura, 

en la medida en que el lenguaje se dispone en formas, 

significando contenidos y relaciones, tal como 

sucede con las historias, lo que responde en opinión 

de Bruner (2015), a la naturaleza representativa de 

experiencias complejas reducidas al lenguaje, al 

sonido y a las imágenes, haciendo que las historias 

funcionen como herramientas simbólicas, al tiempo 

que permitir la comprensión de las experiencia de 

aprendizaje. 

En este sentido, Bakhtin (2016), demostró 

cómo la experiencia de vida se vincula con la 

identidad, utilizando el lenguaje y los géneros como 

vínculos para la participación cultural, por cuanto es 

esta, la que da significado para interpretar las 

experiencias en lo que denominó proceso autoral, 

donde cada individuo es creador de su propia historia 

y como en cada acto autoral, la elección y la 

interpretación son imprescindibles, aunque las 

palabras e interpretaciones disponibles 

originalmente no pertenezcan a las personas que las 

usan, pero sus historias están presentes en la 

interacción con los otros y sus palabras. (Pizzinato, 

2018). Así, la diversidad de lenguas puede ser para 

algunos grupos sociales, desde un inconveniente 

hasta una amenaza o peligro, como afirma Crook 

(2018, p.71), debido fundamentalmente a prejuicios, 

al punto que “su eliminación ha sido considerada 

como condición esencial para la comunicación y la 

comprensión y convivencia entre colectivos”. 

Formas de vida: Fernández y Marcela 

(2015), señalan que su comprensión se encuentra en 

los postulados de la Teoría de Acción de Argyris y 

Schon, aplicables a múltiples estudios, la cual 

identifica y describe los significados que los 

conglomerados, asignan a sus comportamientos 

culturales, abarcando sus creencias, valores o 

variables rectoras, normas, estrategias de acción, 

supuestos o premisas, a partir de las cuales 

construyen su cosmovisión del mundo, expresando 

Meza y Fernández (2021, p. 86) que estas formas 

asociadas a la diversidad cultural se ponen de 

manifiesto a través de las prácticas rituales, los 

ceremoniales, las actividades de enseñanza, los 

procedimientos operativos, las normas, las 

regulaciones, los premios y las sanciones, y 

finalmente, mediante el modelo de interacción 

social.  

Otros elementos que constituyen la 

diversidad cultural, son definidos por Carrier (2024) 

en los siguientes términos: 

Historia: proceso de un pueblo, con su 

pasado, su evolución y su perspectiva, dentro de la 

cual la cultura se genera, vive y se desarrolla.  

Ciencia: con su método. Es el cúmulo de 

conocimientos sistematizados de una sociedad en 

diferentes campos del saber: conocimientos 

científicos, al menos elementales, hermenéuticos 

Técnica: conjunto de procedimientos y 

recursos o medios tendientes a perfeccionar los 

sistemas de elaboración de los productos, que 



 

Revista O Universo Observável - v.3, n.1, jan., 2026 6 

forzosamente necesita insertarse en la cultura de un 

pueblo para encontrar su practicidad. 

Filosofía o cosmovisión: conjunto 

sistemático de ideas sobre el fundamento y sentido 

de las cosas y actitud ante la vida, con toda su carga 

de racionalidad y de sentimientos enraizados en una 

cultura que necesita de un lenguaje para expresarse. 

Arte: como creación original y estético. 

Manifestación más concreta y expresiva de toda 

cultura, que refleja y plasma la visión del mundo en 

obras tangibles. 

Religión: en especial, en su dimensión 

comunitaria, con un grupo de seres humanos con 

objetivos y lenguaje en común. 

 

Diversidad cultural en el Currículo 

Nacional Bolivariano 

El interés por la diversidad cultural parte de 

la reflexión sobre la presencia en las escuelas de 

estudiantes indígenas que presentan una distancia 

entre su cultura de origen y la cultura mayoritaria del 

país, reflejando el proceso de asimilación cultural 

dominante, el cual, en palabras de Delgado (2018, 

p.12) ha da origen a un conjunto de aproximaciones 

teórico-conceptuales en relación con lo intercultural 

y sobre la educación intercultural.  

Actualmente la escuela como escario 

altamente complejo debido a la convergencia de 

múltiples factores (social, económico, cultural y 

político), exigiendo a los actores educativos 

replantear su papel, retos y desafíos para responder y 

adelantarse, en cierta medida, a las transformaciones 

que propone el presente y el futuro; retos estos, que 

se inician con el compromiso en cuanto a la revisión 

de su misión y acción, reconociendo la diversidad 

como un elemento consustancial al ser humano, 

expresado en diferentes formas de sentir, pensar, 

vivir y convivir. (Fernández y Marcela (2015, p.1), 

existiendo dos concepciones: la primera, referida al 

manejo de dos lenguas o bilingüismo, y la segunda, 

como la ampliación del código de referencia 

mediante la adopción de elementos indispensables 

para afrontar los cambios producto del contacto entre 

culturas. 

En esta perspectiva, la educación que atiende 

la diversidad cultural y sus procesos, presenta como 

características la atención a la diversidad cultural y 

lingüística, la promoción del derecho a ser 

diferentes; la formación y desarrollo de actitudes y 

prácticas destinadas a superar las desigualdades, así 

como la adquisición de valores como el respeto, la 

tolerancia, la solidaridad y la responsabilidad social; 

la aceptación de la diversidad como forma de elevar 

la autoestima y la autonomía, a través del respeto, y 

la educación como vía para convivir en una sociedad 

multiétnica, por lo que Essomba (2023, p.56), señala 

que las escuelas primarias deben poseer una 

pedagogía para la construcción de un estamento 

teórico indígena, acorde con las culturas autóctonas, 

orientado a lograr la integración, sin deteriorar la 

identidad, respetando la diversidad; y una 

metodología, materializada en la construcción de un 

currículo desde la perspectiva de la diversidad que 

sirva de herramienta para la construcción de una 

ciudadanía basada en la inclusión. Por ello, las 

escuelas bolivarianas que pueden ambicionar estos 

objetivos son las que educan en valores de diversidad 

y solidaridad. 

A este respecto, es innegable los esfuerzos del 

Estado venezolano y su órgano rector en materia de 

educación, para consolidar en el Currículo Nacional 

Bolivariano, aspectos que en su implementación, 

identifiquen, preserven, difundan y sobre todo, 

respeten, la diversidad cultural en reconocimiento al 

mestizaje como elemento enriquecedor y 

favorecedor de la convivencia, al fundamentarse 

doctrinalmente en los principios de democratización, 

participación, auto-realización, creatividad, 

identidad nacional, regionalización y desarrollo 

autónomo; presentado los siguientes fundamentos: 

 Filosófico: en las dimensiones del ser-

conocer-hacer-vivir juntos. 

 Sociológico: en el enfoque de Vygotski: la 

escuela debe abrirse a las necesidades de la 

sociedad. 

 Psicológico: basado en el constructivismo: 

toda persona construye su conocimiento en 

interacción con su ambiente. 

 Pedagógico: analiza y redimensiona el 

hecho educativo como proceso interactivo 

constructivo, concibiendo una relación 

alumno-docente dentro de un clima de 

respeto y orientado hacia el desarrollo 

pleno de la personalidad, favoreciendo el 

proceso de gestar a individuos sanos, 

cultos, críticos y aptos para la democrática 

justa y libre. 

 

METODOLOGÍA 

Se procedió como un estudio cualitativo 

etnográfico, sistematizándose la categoría a través de 

una matriz para el establecimiento de relaciones 

entre subcategorías y unidades de análisis, aplicando 

in situ, un instrumento válido y confiable tipo 

entrevista semiestructuradas a directivos; y docentes 

de las escuelas primarias bolivarianas del municipio 

Guajira del estado Zulia, Venezuela.

.



 

 

Revista O Universo Observável -v.3, n.1, jan., 2026 

RESULTADOS 

 
 

Cuadro 1- Síntesis de la Interpretación según la Categorización: Competencias comunicacionales 

Propiedad Atributo Categorización 

 

 

 

Tupos de 

Comunicación 

asertivas 

Verbal 

Se reconoce su valor para una buena comunicación y se hace énfasis en la 

vinculación entre el lenguaje y el pensamiento. Sin embargo, se presentan dificultades con 

docentes no hablantes, que desconocen el significado de las palabras, el tono, la velocidad 

con que se dicen, las inflexiones de la voz y estímulos vocales. 

No verbal 

Se observan problemas, concretamente, dificultades del docente para proponer 

nuevas formas de representaciones mentales en sus estudiantes, sin importar el tipo de 

recursos utilizados lingüísticos o no, o la naturaleza de los contenidos emitidos. 

Paraverbal 

Se apreciaron dificultades entre docentes no wayuu, para decodificar la expresión 

de los mensajes no verbales producidos por la voz de sus estudiantes, lo que conlleva a hacer 

juicios erróneos de los fenómenos acústicos como elementos de calidad de voz, 

vocalizaciones y pausas. 

Características 

de la 

Comunicación 

asertivas 

Gestualidad 
Los estudiantes tienen dificultades para comprender los gestos, expresiones faciales 

y mirada de sus docentes. 

Postura 

corporal 

No se evidenciaron en los docentes problemas asociados a malas posturas, 

obesidad, edad avanzada, estrés, aun cuando permanecen mucho tiempo en una misma 

posición. 

Articulación 

Los docentes wayuu y añu, presentan dificultades para pronunciar las palabras, 

frases y oraciones de manera clara, por cuanto desconocen los puntos de articulación en 

cuanto a la posición de los órganos de la voz para la pronunciación correcta de una vocal o 

consonante en español, por lo que sus estudiantes tienen a desvirtuar el significado d ellos 

contenidos que reciben 

 Reciprocidad 
Se evidencia un esfuerzo en los docentes por trabajar en el marco de un sistema de 

prestaciones mutuas para comprender los contenidos de las clases. 

Fuente: Reverol (2025) 

 

En el cuadro 1, se evidencia que existe 

predominio de la comunicación verbal en los docentes, 

con obstáculos en la no verbal y gestual, con esfuerzos 

entre docentes y alumnos para conciliar las formas de 

representaciones en la mente de los contenidos del 

currículo, sin importar si se usa el wayuunaiki o el  

 

español; mientras que en materia de características de 

la comunicación, si bien, requieren trabajar la 

gestualidad y las posturas corporales, urge mejorar 

significativamente la articulación, pues interviene 

desfavorablemente en el proceso de enseñanza y de 

aprendizaje, al deformar el sentido de los contenidos. 

 

 

 



 

 

Revista O Universo Observável - v.3, n.1, jan., 2026 8 

 

Cuadro 2 - Síntesis de la Interpretación según la Categorización: Reconocimiento a la Diversidad Cultural 

Propiedad Atributo Categorización 

Elementos de la 

Diversidad Cultural 

en los Grupos 

Indígenas 

Lenguaje 

La población escolar es wuayúu, y en menor medida añu. Sin embargo, no todos 

la manejan su lengua materna, debido a que se cuenta con muy poco material didáctico para 

aprenderla. En consecuencia, el castellano es la lengua más empleada  

Forma de Vida 

Los modo, costumbres y tradiciones de las etnias wuayúu y añu, se aplican en 

algunos casos a las actividades curriculares. Todos reciben el mismo tratamiento, sin 

distinción. 

Historia 

Se aprecia el reconocimiento de la diversidad cultural en las actividades, 

especialmente en las efemérides y en los proyectos cuando abordan directamente temas 

étnicos 

Ciencia 
En las actividades curriculares del área de ciencias, se observa poco predominio 

de los temas étnicos 

 

Tecnología 

Lo cultural no toca el área de tecnología, depende del docente y de las actividades 

a desarrollar. Existen dificultades para la adquisición de materiales de estudio e 

investigación: Los alumnos solo cuentan con el Programa Canaima 

 

Filosofía o 

Cosmovisión 

Se observa predominio de los valores wayúu, debido a la pérdida de identidad 

cultural en el añu. Los contenidos se desarrollan más hacia lo local 

Arte 
Se observa en la presentación de los proyectos de aprendizaje y las muestras, sobre 

todo del arte wayúu. 

Religión 
No existe una religión oficial. Hay libertad de culto, pero la mayoría son 

confesionalmente católicos 

Fundamentos de la 

Diversidad Cultural 

en el Currículo 

Nacional Bolivariano 

Filosófico 

Se da más hacia la cultura wayúu que es la que prevalece en la comunidad, pero 

se respetan las otras etnias reconociendo su valor dentro de la diversidad cultural. Existe 

interacción docente-alumno-comunidad para conocer desde el Currículo, lo que les rodea y 

comprender cómo entienden el hacer-vivir juntos en la escuela en función de los valores. 

Sociológico 
La sociedad del municipio Guajira requiere de un docente a la vanguardia en 

materia de educación pluricultural y de un estudiante que no descuide su cultura  

Pedagógico 

Se realizan actividades de interculturalidad y según la clase, se aplican estrategias 

para que los alumnos se vinculen con su cultura. Desde la etapa inicial se enseña a valorar y 

respetar la diversidad.  

 

Transmisión- 

Recepción 

En algunas clases los niños y niñas son receptores y la mayor parte del tiempo 

interactúan con el docente 

Instrucción 

Programada 

La información es dada por el docente siempre de forma creciente o progresiva 

para que sume conocimientos según la etapa y el proceso. 

Aprendizaje 

Autogestionado o 

Asistido (AAA): 

El docente canaliza o media para que el alumno sea capaz de resolver cualquier 

problema, permitiéndole expresarse en su lengua si el docente es hablante, o bien, que tome 

como referencia su entorno wayúu o añu 

Estrategias  

Didácticas para el 

Reconocimiento de la 

Diversidad Cultural 

Estrategias 

Didácticas 

El alumno aprende de sus propios errores. Son usuales las tareas que implican 

investigación, pues se busca la formación de hábitos investigativos, sobre todo en los 

proyectos de aprendizaje. 

Estrategias 

Didácticas 

El docente abre compas en clase para la reflexión destinada a reforzar 

conocimientos del niño. Se tiene consciencia sobre la necesidad de la transferencia de 

conocimiento sobre los diferentes grupos culturales que convergen en la institución. 

Estrategias 

Didácticas 

Se relacionan los contenidos con la cultura cuando la clase lo requiere, 

permitiendo al alumno proponer como estrategias expresiones tradicionales de su cultura. 

Estrategias 

Didácticas 

Se establecen relaciones y comparaciones entre la historia de los pueblos 

representados en la diversidad cultural  

Estrategias 

Didácticas 

Se da el diálogo guiado para relacionar lo que demanda el Currículo Básico con 

la realidad, acudiendo a la retroalimentación, aunque raramente se hace uso de redes 

semánticas  

 Estrategias 

Didácticas 

    Se establecen comparaciones de contenido y con la realidad inmediata de los niños y niñas  

Fuente: Reverol (2025)



 

 

Revista O Universo Observável -v.3, n.1, jan., 2026 

 

El cuadro muestra como la diversidad cultural 

en esta región de Venezuela, está constituida por 

familias de la etnia wayúu, por lo que su 

reconcomiendo media entre ésta, el blanco alijuna, y 

ocasionalmente la añu (paraujana), lo que se traduce 

en términos de lenguaje, en un predominio de la lengua 

castellana y del wayuunaiki, sin que esto represente en 

modo alguno, menoscabo de la identidad cultural añu, 

por cuanto los alumnos de esta etnia no hablan su 

propia lengua. 

Esta diversidad de lenguas que convergen en un 

mismo grupo, en palabras de Crook (2018), pueden 

representar desde un inconveniente hasta una amenaza 

o peligro, por lo que debe manejarse con cuidado, 

sobre todo en la atención a niños y niñas de educación 

primaria, sin que esto implique obviar en modo 

alguno, el uso de las diversas lenguas en el proceso de 

enseñanza por cuanto señala Pizzinato (2018), que 

dentro de la perspectiva sociocultural, el orden 

superior de la cognición humana es posible gracias a 

la internalización de las herramientas simbólicas, 

siendo la más importante el lenguaje. Por ello, los 

docentes de las escuelas primarias bolivarianas de la 

Guajira venezolana, deben hacer uso de las palabras e 

interpretaciones disponibles para abordar las historias 

de los pueblos étnicos que hacen vida en la escuela 

para establecer estrategias como analogías, destinadas 

a favorecer el aprendizaje significativo de los niños y 

niñas. 

Asimismo, el concepto o noción sobre los 

modos o formas de vida de las etnias que hacen vida 

en las escuelas primarias bolivarianas de la Guajira 

venezolana, están de un modo u otro presente en la 

implementación del currículo, sobre todo en áreas que 

permiten abordar experiencias previas en el proceso de 

enseñanza y de aprendizaje, tal como es el caso de las 

áreas de Lenguaje, Comunicación y Cultura; y 

Ciencias Sociales, Ciudadanía e Identidad. 

Este aspecto es considerado de gran 

importancia, por cuanto señalan Meza y Fernández 

(2021), que las formas de vida como elemento de la 

diversidad cultural se pone de manifiesto a través de 

las prácticas rituales, los ceremoniales, las actividades 

de enseñanza, los procedimientos operativos, las 

normas, las regulaciones, los premios y las sanciones, 

y finalmente, mediante el modelo de interacción 

social, apreciándose además, en estas escuelas, el 

reconocimiento a la diversidad cultural en las 

actividades que se realizan dentro y fuera del aula, 

especialmente en las efemérides y en los proyectos 

cuando abordan directamente temas étnicos; no así, 

cuando se trata de áreas como Ciencias y Tecnología, 

en las cuales realmente se abordan poco los temas 

vinculados con las etnias wayúu y añu, limitándose el 

reconcomiendo cultural a la búsqueda de información 

y al uso de materiales denle torno para la elaboración 

de los proyectos. 

En cuanto al Currículo Básico Nacional, los 

fundamentos de la diversidad cultural se aprecian en 

actividades que dan lugar a la interacción docente-

alumno-comunidad para conocer lo que les rodea y 

saber cómo entienden el hacer-vivir juntos en la 

escuela en función de los valores, y donde el 

predominio de lo wayúu, se debe fundamentalmente a 

el conocimiento que se tiene sobre esta etnia indígena 

en comparación con la añu o paraujana casi extinta. 

Sin embargo, la carencia de docentes y directivos que 

manejen las lenguas indígenas del municipio, limita en 

mucho la acción socializadora, pedagógica y 

consecuentemente, transformadora, requiriendo 

docentes que estén a la vanguardia en materia de 

educación pluricultural y de estudiantes que no 

descuide su cultura, por el contrario, la reconozcan, la 

protejan, la defiendan y la difundan. 

Igualmente, las escuelas primarias bolivarianas 

de la Guajira venezolana en este contexto ontológico – 

pedagógico, están llamadas a atender la diversidad 

cultural promoviendo el derecho a ser diferentes, a 

favorecer la formación y el desarrollo de actitudes y 

prácticas que contribuyen a superar las desigualdades 

sociales, siendo clave en este proceso, la formación en 

valores y actitudes para la vida y la convivencia. 

Finalmente, las estrategias didácticas para el 

reconocimiento de la diversidad cultural, se conoció 

que en las aulas de clase de las escuelas primarias de 

La Guajira (estado Zulia), los docentes hacen uso de 

múltiples estrategias de enseñanza para el 

reconcomiendo de la diversidad cultural en la 

implementación del Currículo Nacional, sobresaliendo 

en este sentido, la aplicación de la instrucción 

pogramada, por lo que los contenidos se estudian de 

forma creciente o progresiva para que sume 

conocimientos según la etapa y el proceso; el 

Aprendizaje por Descubrimiento, el cual se aplica con 

frecuencia con el propósito que el alumno aprenda de 

sus propios errores mediante tareas que implican 



 

 

Revista O Universo Observável - v.3, n.1, jan., 2026 10 

investigación; para concluir con Analogías, con las 

que se establecen comparaciones entre el contenido y 

la realidad inmediata de los alumnos. 

 

CONCLUSIONES 

 La competencia comunicacional de mayor 

fortaleza en los docentes es la comunicación 

verbal, presentándose dificultades en la no 

verbal y en la paraverbal, con debilidades 

para expresarse con gestos corporales; 

mientras que la articulación es la 

característica más débil del proceso de 

comunicacional, generando deficiencias en la 

decodificación de los contenidos e 

intercambios de experiencias. 

 La diversidad cultural en los grupos 

indígenas de la Guajira venezolana, está 

constituida fundamentalmente a la etnia 

wayúu y el alijuna (blanco), y en menor 

proporción, de añu o paraujanos, quienes 

desconocen su propia lengua, dando 

predominio en la escuela a la lengua 

castellana y al wayuunaiki, limitando la 

acción socializadora; aun cuando sus formas 

de vida se encuentran contenidas en la 

implementación del Currículo Básico 

Nacional, concretamente en las actividades 

de las áreas de Lenguaje, Comunicación y 

Cultura; y Ciencias Sociales, Ciudadanía e 

Identidad, siendo prácticamente nulas en 

otras áreas como Ciencias y Tecnología, 

limitándose el reconcomiendo cultural a la 

búsqueda de información y al uso de 

materiales del entorno para la elaboración de 

los proyectos. 

 Se aprecia como fundamento de la diversidad 

cultural una interacción docente-alumno-

comunidad para conocer desde el Currículo 

Básico Nacional, lo que rodea a los niños y 

niñas, y cómo entienden el hacer-vivir juntos 

en la escuela en función de los valores., 

evidenciándose el esfuerzo de los docentes en 

los procesos socializantes y pedagógicos 

mediante actividades de carácter pluricultural 

que deben realizar los alumnos con el 

propósito de cuidar con celo su cultura, 

reconociéndola, protegiéndola, 

defendiéndola y difundiéndola, a la par de 

respetar la cultura de los otros. 

 Los docentes hacen uso de múltiples 

estrategias didácticas para el reconocimiento 

de la diversidad cultural para propiciarla, 

siendo la Instrucción Programada, el 

Aprendizaje por Descubrimiento y las 

Analogías las más utilizadas. 

 

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

Aguado, A. (2017). La Comunicación no 

Verbal. Tabanque - España. Revista 

Pedagógica.  

Alfaro, J. y Colaboradores. (2015). Primera 

Encuesta Nacional de Condiciones de Salud y 

Trabajo en el Sistema General de Riesgos 

Profesionales. Colombia. Ministerio de la 

Protección Social. Somincorp I.P.S.  

Asamblea General de las Naciones Unidas 

(2002). Resolución 57/249. Documento 

disponible en www.onu.gov. Consulta el 21-

04-2023. 

Asamblea Nacional Constituyente. (1999). 

Constitución de la República Bolivariana de 

Venezuela. Caracas. Gaceta Oficial Nº 36860 

del 30 de diciembre de 1999.  

Asamblea Nacional de la República 

Bolivariana de Venezuela. (2007). Ley 

Aprobatoria de la Convención sobre la 

Protección y Promoción de la Diversidad de 

las Expresiones Culturales. Caracas. del 5 de 

enero de 2007. 

Asamblea Nacional de la República 

Bolivariana de Venezuela. (2009). Ley 

Orgánica de Educación. Caracas. Gaceta 

Oficial No. 5.929 del 17 de agosto de 2009. 

Bakhtin, M. (2016). Speech genres and other 

late essays. Austin: University of Texas Press 

Betti, S. (2016). Comunicación No Verbal y 

Gestualidad: “El Cómo Se Dice algo es más 

Importante que lo que se Dice. Emilia, Italia. 

Universidad de Módena y Reggio  

Carrier, H. (2024). Diccionario de la Cultura. 

Barcelona - España. Editorial Verbo Divino. 

Cembranos F., Hernández. Montesinos D. y 

Bustelo M. (2006). La Animación 

Sociocultural: Una Propuesta Metodológica. 

Madrid - España. Editorial Popular.  

Clément, G. (2019). Le Jardín Planétaire. 

(Tradc. El Jardín Planetario). Paris. Albin 

Michel. 



 

 

Revista O Universo Observável - v.3, n.1, jan., 2026 11 

       Crook, C. (2018). Ordenadores y 

Aprendizaje Colaborativo. Madrid – España. 

Ediciones Morata. 

Cumbre de las Américas (2009). Informe 

sobre la Educación en América Latina para 

el Tercer Milenio. Buenos Aires- Argentina. 

Fundación Editorial. 

Delgado, M. (2018) Diversitat i integració. 

Barcelona-España. Ediciones Empúries. 

Derisi, O.N. (2015). Esencia y Ámbito de la 

Cultura. Buenos Aires - Argentina. Ediciones 

Columba. 

Domínguez, R. (2015). La Comunicación más 

allá de las Palabras: La enseñanza del 

lenguaje no verbal y paraverbal a través del 

teatro en el aula de español con lengua 

extranjera. España. Universidad de Oviedo.  

Elizondo, S. (2017). Asertividad y Escucha 

Activa. México. Editorial Trillas.  

Essomba, M. (2023) Educación e inclusión 

social de inmigrados y minorías. España - 

Barcelona. CISSPRAXIS. 

Fajardo, L. (2015). A Propósito de la 

Comunicación Verbal Forma y Función. 

Bogotá - Colombia Universidad Nacional de 

Colombia. 

Fernández, A. I. (2019). El liderazgo Educativo 

y el Desempeño Docente. Quito - Ecuador 

Revista Multidisciplinar, Vol. 3 Número 1. 

Fernández, C y Marcela, M. (2015) ¿Se Atiende 

La Interculturalidad Y La Diversidad En La 

Formación Del Docente Indígena? 

Investigación y Postgrado. Caracas - 

Venezuela. Revista.Scielo. Versión 

impresaISSN 1316-0087. 

Fernández Moujan, O. (2010). Inteligencia 

Solidaria. Buenos Aires – Argentina. 

Fundación Editorial. 

Gonnet (2020). Reciprocidad, Interaccion y 

Doble Contingencia. Documento disponible en 

http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/gonnet7

1.pdf. Consulta el 08-02-2024 

Hernández, A. (2017). Comunicación Verbal y 

no Verbal. Expresión Oral y Escrita II. Puebla 

- México. Universidad Tecnológica de Izúcar 

de Matamoros.  

Hernández, A. (2017). Programa de 

Entrenamiento de Habilidades de 

Comunicación. La Comunicación Paraverbal. 

México. Revista Electrónica Redalyc.  

Hué, C. (2018). Liderazgo y coaching en la 

función directiva de los centros: Una 

metodología para la formación. Aragón - 

España. 

Huertas, J.A. y Agudo, R. (2017). 

Concepciones de los estudiantes universitarios 

sobre la motivación. En Monereo, C. y Pozo, 

J.I. (Ed.) Barcelona - España. La Universidad 

ante la Nueva Cultura Educativa. Editorial 

Síntesis.  

Latapi, R. (2019). Lectura sobre la Educación 

en América Latina. Nuevas Estrategias de 

Comunicación en Educación. San José de 

Costa Rica. Centro de Alfabetización.  

Mantilla, L. (2015). Habilidades para la Vida: 

Una Propuesta Educativa para Convivir 

Mejor. Bogotá. Colombia. Fe y Alegría.  

Meza, M. y Fernández, M. (2021). Prácticas 

Educativas y Cultura Organizacional en 

Escuelas Básicas. Caracas – Venezuela. 

Revista Educación y Ciencias Humanas. Año 

IX, Nº 17, 28-42. 

Ministerio del Poder Popular para la 

Educación. (2008). Currículo Nacional 

Bolivariano. Caracas. Documento disponible 

en www.mppe.org,ve. Consulta el 23-02-

2023 

Navarro, P. (2020). Desarrolla tu 

Comunicación Asertiva: Guía paso a paso. 

Documento disponible en 

www.habilidadsocial.com. Consulta el 23-

02-2023 

Navarro, P. (2020). Todo lo que Deberías 

conocer sobre el Lenguaje Corporal. 

Documento disponible en 

www.habilidadsocial.com. Consulta el 23-

02-2023 

Núñez, R (2017) La Participación Ciudadana. 

Cambio paradigmático de la Constitución 

venezolana. Caracas – Venezuela.  Cuestiones 

Políticas, dic. 2007, vol.23, no.39, p.75-96. 

ISSN 0798-1406. 

Nusbaum, M y Sen, A. (2017). La Calidad de 

Vida, Polis. Caracas – Venezuela. Revista 

Académica de la Universidad Bolivariana. 

Volumen 3, Número 2. 

http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/gonnet71.pdf
http://serbal.pntic.mec.es/~cmunoz11/gonnet71.pdf
http://www.habilidadsocial.com/
http://www.habilidadsocial.com/


 

 

Revista O Universo Observável - v.3, n.1, jan., 2026 12 

Pérez, J., y Merino, M. (2014). Definición de 

Calidad. Documento disponible en 

http://definicion.de/calidad/. Consulta el 23-

02-2023 

Pizzinato, A. (2018). Diversidad Cultural y 

Aprendizaje Colaborativo: análisis del 

discurso docente. Pontificia Universidad 

Católica do Rio Grande do Sul – Brasil 

(PUCRS). Documento disponible en 

s.cielo.com. Consulta el 23-02-2023 

Rosado, V. (2016). Tratamiento a la 

Articulación como Habilidad. Cuba. 

Universidad de Guantánamo. 

Santana Denis, L. (2007). El Valor de Ser 

Educador. Caracas. – Venezuela. 

Publicaciones del Frente Fabricio Ojeda. 

Tamaroni, N. (2020). El Estado Docente, la 

Educación Privada y el Socialismo del Siglo 

XXI. Documento disponible en 

www.mareasocialista.com. Consulta el 23-

02-2023 

Unesco (2001). Declaración Universal sobre 

la Diversidad Cultural. Paris. XXXI 

Conferencia General de la Unesco. 

Unesco. (2011). Diversidad Cultural. Oficina 

de Información Pública MEMOBPI. 

Documento disponible en 

www.portal.unesco.org/culture/es. Consulta 

el 12-05-2023 

 

http://definicion.de/calidad/
http://www.mareasocialista.com/
http://www.portal.unesco.org/culture/es.%20Consulta%20el%2012-05-2023
http://www.portal.unesco.org/culture/es.%20Consulta%20el%2012-05-2023

